## Евгения Чигарева

## ТАМ, ГДЕ КОНЧАЕТСЯ МУЗЫКА, ВСТУПАЕТ СЛОВО...

## (ГОЛОС В ИНСТРУМЕНТАЛЬНЫХ СОЧИНЕНИЯХ НИКОЛАЯ КОРНДОРФА)

Как известно, в XX–XXI веках взаимодействие слова и музыки поднимается на новую ступень по сравнению с предшествующими музыкально-историческими периодами, нередко переходя в область эксперимента. Это касается и вербального ряда (многоязычие, рассечение слова на слоги, подчас асемантичность слова), и вокальной интонации (разделение мелодии между партиями, скандирование, полифония не только пластов, но и словесных «блоков», соединение в одновременности различных способов звукоизвлечения и т. д.). Словесный ряд вообще оказывается очень важным для современной музыкальной композиции — будь то названия произведений или текст, выполняющий самые разные функции внутри сочинения. В век синтеза музыки и слова, музыки и движения, музыкального и внемузыкального эта проблема имеет существенное значение.

Интересный пример в данном отношении представляет собой творчество Николая Корндорфа.

Николай Сергеевич Корндорф (1947–2001) — один из наиболее самобытных и ярких композиторов поколения, пришедшего на смену знаменитой «троице» (Э. Денисов, А. Шнитке, С. Губайдулина). В процессе творческой эволюции на

*Чигарева Евгения Ивановна* — доктор искусствоведения, профессор Московской государственной консерватории имени П. И. Чайковского

протяжении своей не слишком-то долгой жизни он использовал различные композиторские техники, в той или иной степени примыкая к таким направлениям, как минимализм и полистилистика, частично авангардизм, неоромантизм. Особенность стиля Корндорфа состоит в том, что он сохранял в творческом арсенале приемы, выработанные в более ранние периоды, не отказываясь от завоеванного; однако трактовал он эти приемы нестандартно, иногда (прежде всего в последнее, канадское, десятилетие) соединяя в своих сочинениях репетитивную и авангардную техники, тональное мышление (особенно в период, который он сам назвал «диатоническим», «мажорным»: примерно 1981–1991)<sup>1</sup> и элементы сонористики, принципы традиционной композиции и инструментальный театр.

Корндорф в музыкальном мышлении и языке вообще тяготел к синтезу. Вот что он пишет о себе: «В моей музыке я развиваю различные типы современных композиторских техник и также пытаюсь синтезировать элементы различных стилей и направлений, иногда противоположных друг другу. Я делаю это, поскольку верю, что наше время — это время синтеза, и все сокровища, накопленные за века музыкальной культуры, должны быть использованы» [3,53].

Это свойство творческой личности композитора отразилось и в особом использовании голоса в его произведениях. Причем речь не идет о вокальных сочинениях; напротив, голос, пение могут возникнуть именно в инструментальной музыке: когда все средства в движении к кульминации (обычно тихой, лирической) исчерпаны, вступает голос — пение без слов, которое поручается инструменталистам.

Пение как продолжение и «превышение» звучания инструментов. Так — тихим, «затаенным» пением — заканчивается «Атогозо» (1986), одно из самых лиричных сочинений композитора. Так же — пением арфистки — завершается «Сапzone triste» для арфы — произведение, написанное через двенадцать лет (1998). Почему композитор предписывает пение самим инструменталистам, не подключая вокалистов? Возможно, для него важно не качество вокала, а единая линия эмоционального нарастания — от инструмента к голосу. Психологически это лучше почувствуют и воспроизведут те исполнители, которые играют пьесу от начала до конца.

Иногда в инструментальных сочинениях Корндорфа звучит слово — например, в Квартете и в Пассакалии (о которой я скажу отдельно); тогда в создании художественной концепции принимает участие и вербальный ряд.

В поэтике Корндорфа нерасторжимо связаны и *чистая* (инструментальная) музыка, и рождающееся из нее (как эмоциональный выплеск) пение без слов, и слово — пропеваемое или проговариваемое. Голос возникает как естественное продолжение звучания инструментов, и хотя в нем чаще отсутствует текст, мы ощущаем скрытый смысл — «снятое» слово.

Но ведь и слово как таковое не сводится к информационному значению, которое предписано ему языком. Так, А. В. Михайлов в своем программном докладе на первой конференции «Слово и музыка» (организованной совместно Московской консерваторией и Институтом мировой литературы) — докладе, который, кстати, был назван автором «Слово и музыка: Музыка как событие в истории Слова», — выделил три «состояния слова»: «Это слово <...> в его дословном состоянии; слово в его привычном нам состоянии, каким знаем мы его по языку и его продуктам, и, наконец, слово, уходящее вовнутрь своих воплощений, точно

<sup>1</sup> Подробнее об этом см. в [5].

так же, как музыка способна уходить внутрь таких своих воплощений, которые уже не могут, собственно, прозвучать для нас, подобно стенам, построенным звуками лиры Амфиона» [4, 17–18]. В литературе, как и в музыке, по мнению ученого, живет «скраденное», «умолчанное слово».

Именно это мы слышим в музыке Корндорфа: голос в инструментальном сочинении — это символ слова; это обращение, послание к нам, которое в то же время нагружено смыслом, не выразимым на языке слов. В таком случае можно говорить о «невербальной семантике». Этот термин, предложенный мною в свое время в работах о Моцарте, — конечно же, метафорический, условный: «само сочетание этих двух слов содержит в себе нечто парадоксальное, хотя и вполне объяснимое невербальной природой музыкального искусства. Ведь совершенно очевидно, что музыка говорит нам о чем-то и эти "музыкальные лексемы" никак не хочется называть словами и обозначать словами (пожалуй, это только увело бы нас в сторону, создавая приблизительные ассоциации), но они же значат что-то для нас — отсюда этот термин» [7, 256]; см. также: [6].

Остановлюсь подробнее на двух произведениях, относящихся к разным жанрам: в них слово (в его расширенном понимании) играет различную, но одинаково важную роль.

Пассакалия для виолончели соло (1997, посв. А. Ивашкину) — одно из самых значительных сочинений Кондорфа. Хотя она написана для сольного инструмента, виолончель здесь звучит подобно оркестру (проявилось мастерство Корндорфа-симфониста, автора четырех симфоний)<sup>2</sup>.

Указание на жанр пассакалии многозначно. Это и формальный признак—пиццикатный остинатный бас, который возникает вначале и пунктиром проходит сквозь все сочинение, и многовековая семантика самого жанра, восходящая к его истокам и этимологии (как известно, от испан. pasar—проходить). Таким образом, можно сказать, что в какой-то мере этот жанр связан с шествием. Раскрытию смысла этого шествия помогает введенный композитором в произведение текст—отрывки из «Божественной комедии» Данте («Чистилище»), которые произносит виолончелист на языке оригинала<sup>3</sup>:

| 16:16-17 | Io sentia voci, e ciascuna pareva  |  |
|----------|------------------------------------|--|
|          | Pregar per pace e per misericordia |  |

25:7-9 Così intrammo noi per la callaja, Uno innanzi altro, prendendo la scala Che per artezza i salitor dispaja.

25:112-117 Quivi la ripa fiamma in fuor balestra; E la cornice spira fiato in suso, Che la reflette, e via da lei sequestra. И голоса я слышал, и во всех Была мольба о мире и прощенье

Мы, друг за другом, шли тесниной горной, Где ступеней стесненная гряда Была как раз для одного просторной.

3десь горный склон—в бушующем огне, A из обрыва ветер бьет, взлетая, И пригибает пламя вновь к стене;

 $<sup>^2</sup>$  Оркестральность Пассакалии проявляется, в частности, в необыкновенно богатой тембровой палитре, которая создается нетрадиционными приемами исполнения (весьма характерными для авангардной стилистики): перестройка струны  $\partial$ 0 на полтона выше, микрохроматика, игра на подставке, на середине грифа, за подставкой, «бартоковское» pizzicato (с ударом струны 0 гриф), удары по корпусу инструмента, пение исполнителя и в конце — свист в сочетании с флажолетами, что напоминает флексатон.

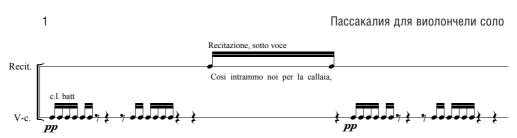
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Язык очень важен для Корндорфа: так, в Квартете (1992), стремясь воссоздать атмосферу заупокойной службы, композитор использует церковнославянский текст панихиды, который проговаривается и иногда частично поется, как это и бывает во время церковной службы.

|          | Onde ir ne convenìa dal lato schiuso<br>Ad uno ad uno: ed io temeva 'l fuoco<br>Quinci, e quindi temeva il cader giuso. | Нам приходилось двигаться вдоль края,<br>По одному; так шел я, здесь — огня,<br>А там — паденья робко избегая     |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 26:28-30 | Chè per lo mezzo del cammino acceso<br>Venne gente col viso incontro a questa,<br>La qual mi fece a rimirar sospeso.    | 1 5                                                                                                               |
| 27:16-17 | In su le man commesse mi protesi,<br>Guardando 'l fuoco <>                                                              | Я, руки сжав и наклонясь вперед,<br>Смотрел в огонь <>                                                            |
| 27:55-57 | Guidavaci una voce che cantava<br>Di là; e noi, attenti pur a lei,<br>Venimmo fuor là ove si montava.                   | Нас голос вел, сквозь пламя призывая;<br>И, двигаясь туда, где он звенел,<br>Мы вышли там, где есть тропа крутая. |

Следовательно, Пассакалия — не просто шествие, это трудный путь души к очищению и свету.

Именно этой основной мысли подчинено все — композиция, драматургия, в том числе тембровая и гармоническая. Как отмечает А. В. Ивашкин, «одна из идей <...> "Пассакалии" — это попытка найти звуковой эквивалент дантовскому Аду, Чистилищу и Раю в микротоновой, диатонической и целотонной структуре» [1,72].

Какую роль в этом случае играет собственно вербальный фактор? Вряд ли композитор рассчитывал на то, что его слушатели знают итальянский язык и могут понимать то, о чем говорится в поэме. Более того, представляется, что во многом это создает чисто звуковой, фонический эффект, тем более что текст произносится исполнителем как бы про себя, причем в этот момент «отключается» звуковысотный фактор: поэтические строки перемежаются (и подчеркиваются!) стуками — прерывистым ритмическим остинато. Впрочем, уже сам по себе факт обращения композитора к поэме Данте символичен и в какой-то мере раскрывает концепцию произведения:



Смысловому crescendo<sup>4</sup> подчинено и тембровое движение — помимо использования различных нетрадиционных приемов, особую роль играет человеческий голос (голос виолончелиста!). В завершающем разделе включается пение (без слов) — соединенное с продолжающейся игрой на инструменте. Именно в этот момент происходит постепенный переход к диатонике и упрощение музыкального языка, а в дальнейшем повышение регистра, высветление звуковой палитры. Мелодия, которую поет исполнитель, проста, строга и значительна; она близка

<sup>4</sup> Многие произведения Корндорфа, по его собственным словам, строятся в виде волны.

к обиходному напеву, что для Корндорфа, человека религиозного, чрезвычайно важно. Безусловно, это кульминация произведения и выход на новый уровень выразительности:



Другой пример относится к вокальному жанру: это «Welcome!» для женского хора и инструментов (1995; существует версия для шести женских голосов и инструментов). Поэтому пение здесь естественно (хотя опять синтез: на инструментах — ударных и двух продольных флейтах — играют певицы!).

Сначала о названии сочинения: оно отнюдь не адекватно часто встречающемуся переводу «Приветствуем Вас!». Вот отрывок из письма ко мне  $\Gamma$ . Ю. Авериной<sup>5</sup>, жены композитора (от 13.06.2011): «Welcome!» – как вспоминает один наш канадский друг, на рождественском вечере у него дома Коля задавал вопрос: «Что говорят ангелы, когда душа является к воротам рая?». Отсюда женские голоса, звоны, нежный флейтовый тембр — музыка ангелов. Произведение выполнено в авангардной технике (звуковысотная организация, хоровая фактура,

 $<sup>^5</sup>$ Благодарю Г. Ю. Аверину за предоставленные в мое распоряжение материалы из личного архива композитора.

необыкновенно разнообразные звуковые приемы: произнесение текста, шепот, свист, пение, игра на инструментах) и в какой-то мере ориентировано на жанр кантаты — но в современном варианте; небесное звучание этой музыки может напомнить кантаты А. Веберна. Как это характерно для жанра кантаты, важную роль здесь играет полифония<sup>6</sup>, причем отнюдь не только традиционная (каноны): в последнем разделе соединяются в одновременности разные типы звучаний — юбиляции (распевы отдельных слогов, фактически пение без слов), шепот (точнее, полушепот), а потом и свист, звуки флейты и ударных; см. пример 4 (с. 145)<sup>7</sup>. Такое соединение разного, подчас контрастного (что привело композитора, в частности, к созданию двух полистилистических опусов: Второй и особенно Четвертой симфонии — «Underground music»)<sup>8</sup>, — быть может, основа мирослышания Николая Корндорфа: «Спектр жизни музыки необычайно широк, и все его отдельные части сосуществуют одновременно, и в этом заключается поразительное богатство музыки, ее счастье и трагедия»[2, 282].

Ну, а что можно сказать о слове в этом произведении? Здесь опять нас ждет сюрприз. Когда слушаешь, кажется, что это какой-то неизвестный язык. Но вот ремарка композитора в партитуре: «Текст не имеет никакого значения. Это набор слогов. Он произносится спокойно, тихо и свободно, независимо от тактов музыки». А в интервью 2000 года композитор выразился еще более четко: «Хористки <...> читали абракадабрические тексты» [3, 59]. Что это значит? Сначала я подумала, что такой «неизвестный язык» принципиально не должен быть понятен смертному человеку, находящемуся пред вратами Рая. Но обратившись за разъяснением к  $\Gamma$ . Ю. Авериной, я узнала, что Николай Сергеевич в разговорах с ней ссылался на церковнославянское «Всяк глагол» (то есть каждый говорит на своем языке, иллюзия многоязычия).

Однако и это своеобразное произведение представляет собой драматургическую и смысловую волну. Произносимый текст подвергается чисто музыкальному (crescendo!) развитию: сначала гласные, которые в дальнейшем превратятся в слоги с этими гласными (a, потом o, затем y, e, u; позже будут распеваться и сонорные согласные — n, n, n; а далее следует даже шестиголосный канон — в прямом движении и в обращении — звуковысотный и фонетический: полифоническое соединение слогов с разными гласными — пример a на a. a0; в конце концов из слогов складываются слова на несуществующем языке (квазилатынь!)9.

Композиция строится как чередование чисто вокальных разделов с разделами, в которых на пение накладывается проговаривание (их два: первый раз текст произносится на фоне поющихся гласных, второй — на фоне согласных). И в заключительном разделе — соединение всего плюс вокализация. Так

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Впрочем, это вообще характерно для музыкального мышления Корндорфа: «мне представляется, что полифония это не техника, это *мировоззрение*» [3, 67].

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Этот пример демонстрирует весьма сложную ритмическую технику Корндорфа: композитор даже предписывает при первоначальных исполнениях использование метронома. Вообще сочинения Корндорфа очень трудны для исполнителей, и можно восхищаться мастерством артистов, которые их играют.

 $<sup>^8\,</sup>$  «Welcome!», конечно, моностилистическое произведение — иначе и не может быть при такой скрытой программе!

 $<sup>^9</sup>$  В данном случае можно говорить о «речевой композиции» (нем. Sprachkomposition), в которой используются не только словесные, но и фонетические элементы (а также «поющиеся» мелодические линии — как у голоса, так и у инструментов).

образуется единая крещендирующая линия выразительности: музыка - npoushocumoe слово — nehue без слов (подлинный синтез!).

Принципу волны соответствует и звуковысотная организация: атональные, вибрирующие звучности, лишенные тяготений, в сочетании с высоким регистром и экзотическими тембрами создают ощущение разреженного, космического пространства. Но когда, казалось бы, неожиданно, устанавливается звучание си-бемоль-мажорного трезвучия (ц. 60), которое царит до конца (тихая кульминация, кода), становится ясно, что к этому и шло все развитие — к счастливой гармонии, идеальной точке покоя. Трезвучие распевается, заполняется лидийским («сверхмажорным»), а затем и натуральным звукорядом (юбиляция, что символично!), происходит слияние и «разрешение» всего, что было ранее (пример 4). В последних тактах сочинения включаются шепот, потом свист — самое высокое и самое возвышенное звучание (см. пример 5 на с. 147), постепенное «изживание», растворение в унисоне си бемоль (в конце ремарка morendo).

В заключение хотелось бы сказать, что слово для Корндорфа (даже и в таком необычном случае) — отнюдь не формальный элемент композиции, это смысловое явление, *интонация-слово*. Также в его творчестве мы находим *интонацию-тембр* (особый, сонористический план композиции) и *интонацию-жест* (в случае использования инструментального театра). Но это именно *интонация* (по Асафьеву, «музыка — это искусство интонируемого смысла»).

Известен афоризм: «Там, где кончаются слова, начинается музыка». В связи с поэтикой творчества Корндорфа хочется сказать иначе: «Там, где кончается музыка, вступает слово». Слово как высшее выражение музыки.

## Использованная литература

- Ивашкин А. «...Я ведь пишу "нетленку"»... // Музыкальная академия. 2002. № 2. С. 70–72.
- 2. *Корндорф Н.* «В честь Альфреда Шнитке (AGSCH)» // Альфреду Шнитке посвящается. Вып. 8. М.: Композитор, 2011. С. 280–289.
- Корндорф Н. Я безусловно ощущаю себя русским композитором // Музыкальная академия. 2002. № 2. С. 52–64.
- Михайлов А. В. Слово и музыка: Музыка как событие в истории Слова // Слово и музыка. Памяти А. В. Михайлова. Материалы научных конференций. Научные труды Московской консерватории им. П. И. Чайковского. Сб. 36. Редакторы-составители: Е. И. Чигарева, Е. М. Царева, Д. Р. Петров. М.: Московская гос. консерватория имени П. И. Чайковского, 2002. С. 6–23.
- Чигарева Е. Николай Корндорф: возвращение в Россию // Музыкальная академия. 2011. № 4. С. 65–68.
- 6. *Чигарева Е. И.* О «невербальной семантике» в музыке Моцарта // Семантика музыкального языка. Материалы научной международной конференции 27–28 февраля 2002 года / Отв. ред. Э. П. Федосова. М.: РАМ им. Гнесиных, 2004. С. 223–227.
- 7. *Чигарева Е. И.* Оперы Моцарта в контексте культуры его времени: Художественная индивидуальность. Семантика. М.: УРСС, 2000. 279 с.

32

«Welcome!», ц.



